
Jürgen Angelow

Mit der Zeit gehen, loslassen,  
Wandel akzeptieren
Von der konfessionellen zur humanistischen  
Militärseelsorge in Deutschland 

Dieser Sammelband versteht sich als Beitrag zur Etablierung einer huma-
nistischen Militärseelsorge in der Bundesrepublik Deutschland. Er betrach-
tet das Thema aus unterschiedlichen Sichtweisen: der historisch-politi-
schen, der juristischen sowie der Erfahrungsperspektive, einschließlich 
eines Seitenblicks auf die Umsetzung dieses Anliegens außerhalb der Bun-
desrepublik. Der gegenwärtige Zeitpunkt rückt es stärker ins öffentliche 
Bewusstsein, denn die aktuellen sicherheitspolitischen Herausforderungen 
und vor allem die Art und Weise, wie die Politik mit ihnen umgeht und wel-
cher Konzepte sie sich dabei bedient, führen zwangsläufig zu einer Auf-
wertung des militärischen Faktors, und das nicht nur in materieller, sondern 
auch in personeller Hinsicht. Man mag den neuen Bellizismus in den inter-
nationalen Beziehungen für alternativlos halten oder für eine gravierende 
Fehlentwicklung – das kann hier nicht weiter problematisiert werden –, je-
denfalls folgt aus ihm ein neues Anforderungsprofil für Soldatinnen und 
Soldaten. Und dieses Profil wird robuster und riskanter sein als das bishe-
rige. Es wird den Umgang mit Tod und Verletzungen einschließen und den 
Militärangehörigen Leistungen an der Grenze des psychisch und physisch 
Aushaltbaren abverlangen. Dabei rückt das „Damoklesschwert eines 
Kriegseinsatzes“, die schwerwiegendste Herausforderung im Leben von 
Soldaten, wie es Dorothea Winter im vorliegenden Sammelband beschrie-
ben hat, stärker in den Bereich des Möglichen. Hierdurch gerät das seelsor-
gerische Angebot der Bundeswehr auf den Prüfstand – der Armee eines im 
Grunde nicht kampffähigen Staates, der die konkrete militärische Sicher-
heitsvorsorge bisher gern an seine Bündnispartner ausgelagert hat. 



8	 	 Jürgen Angelow

Nach Berechnungen der Kirchen sowie der Forschungsgruppe Weltan-
schauungen in Deutschland hat sich die Zahl der Kirchenmitglieder in den 
letzten 50 Jahren etwa halbiert, während sich die Zahl der Konfessions-
losen verzehnfacht hat und zum 31. Dezember 2024 etwa 47 Prozent der 
Gesamtbevölkerung betrug.1 In Rechnung zu stellen ist die hohe Zahl der 
Kirchenaustritte sowohl im Spektrum der römisch-katholischen als auch 
der evangelischen Kirche, die sich zahlenmäßig ungefähr die Waage hal-
ten. Daneben gibt es eine wachsende Gruppe von muslimischen und eine 
kleinere von jüdischen Soldatinnen und Soldaten. In allen ostdeutschen 
Bundesländern, in den urbanen Ballungsräumen von Hamburg und Frank-
furt am Main sowie in einigen Regionen Niedersachsens und Nordrhein-
Westfalens überwiegt inzwischen die Konfessionslosigkeit. Wenn es sich 
darum handelt, ein seelsorgerisches Angebot für Soldatinnen und Soldaten 
zu unterbreiten, müssen wir die Verschiebung der realen Grundlagen be-
achten und mit der Zeit gehen. Denn die konfessionelle Bindung nimmt 
ab und nicht alle fühlen sich durch die bisherigen Angebote angesprochen 
oder repräsentiert, wie empirisch nachgewiesen werden kann und in diesem 
Sammelband am Beispiel des Interviews mit Robert Pittorf demonstriert 
wird. Wenn Politikerinnen und Politiker also gegenwärtig die personellen 
Ressourcen der Bundesrepublik für den Militärdienst besser ausschöpfen 
und den „militärischen Geist“ der deutschen Bevölkerung wiedererwecken 
wollen, Maßnahmen, deren Sinngehalt durchaus strittig ist, dann müssen 
sie auch die konfessionslosen Soldatinnen und Soldaten berücksichtigen. 
Denn die Militärseelsorge muss alle Soldatinnen und Soldaten gleicherma-
ßen ansprechen und umgekehrt von ihnen akzeptiert werden. 

Daraus leitet sich ein Bedarf an humanistischer Militärseelsorge ab, 
dessen Markierung im Mittelpunkt dieser Veröffentlichung steht. Diesen 
politischen Anspruch bringt Carmen Wegge im vorliegenden Band auf den 
Punkt, wenn sie Soldatinnen und Soldaten aufgrund fehlender Religions-
zugehörigkeit diskriminiert sieht und mehr Inklusion, Vielfalt und Gleich-
berechtigung in der Bundeswehr fordert, um „das ethische und spirituelle 
Wohlbefinden“ aller Soldatinnen und Soldaten zu fördern und eine „gleich-
berechtigte Teilnahme konfessionsfreier Menschen“ in einer Gesellschaft 
der Vielfältigkeit durchzusetzen. „Hierbei geht es nicht darum, religiöse 
Stimmen zum Schweigen zu bringen, sondern einen Dialog zu fördern, der 
die verschiedenen Weltanschauungen respektiert.“ – Dass dies möglich ist, 

1	 Konkretere Zahlen und Bedarfe bei Carmen Wegge und Bruno Osuch im vor-
liegenden Band.



Mit der Zeit gehen, loslassen, Wandel akzeptieren 	 9

zeigt anhand von Beispielen einer humanistischen Militärseelsorge in an-
deren Ländern Bruno Osuch in seinem Beitrag. Und auch die konkreten 
Erfahrungen, die Erwin Kamp für das niederländische Beispiel und andere 
im Entstehen begriffene Einrichtungen in Kanada und Norwegen anführt, 
illustrieren dies. Der Beitrag von Roger Hutton unterstreicht hingegen mit 
großer Anschaulichkeit, wie humanistische Positionen in den britischen 
Streitkräften, einschließlich ihrer Erinnerungskultur, nach und nach Einzug 
gehalten haben und welche Schwierigkeiten dabei im Detail überwunden 
werden mussten.

Wenden wir uns zunächst dem Begriff „Seelsorge“ zu und grenzen ihn 
von den geistigen und medizinischen Betreuungsangeboten für Militäran-
gehörige ab: Militärseelsorge befasst sich mit der Seele. Der Begriff „See-
le“ ist nicht unumstritten, er wird vielseitig verwendet und hat verschie-
dene Bedeutungen. Während ältere theologische Konzepte der Seele die 
Eigenschaft der Unsterblichkeit verliehen haben und davon ausgegangen 
sind, dass sie nach dem Tod eines Menschen dessen vergängliche Hülle 
verlassen und ihre Existenz durch Reinkarnation in einem anderen Körper 
im Diesseits oder durch Wanderung ins Jenseits weiterführen würde, beto-
nen jüngere evangelische und katholische Theologen die Ganzheitlichkeit 
des Menschen und die Einheit von Leib und Seele. Damit stellen sie die 
Unsterblichkeit der Seele infrage, die von der Kirche für die Kontinuität 
des menschlichen Ichs benötigt wird. 

Nicht nur Theologen, auch Philosophen wie René Descartes und Gott-
fried Wilhelm Leibniz haben sich des Leib-Seele-Problems angenommen, 
materielle und denkende Substanzen unterschieden oder versucht, den Ort 
eines „Seelenorgans“ zu lokalisieren. Immanuel Kant bezeichnete die Un-
sterblichkeit der Seele zwar als Postulat der praktischen Vernunft, zu be-
weisen oder zu widerlegen sei ihre Existenz allerdings nicht. Allein diese 
prominenten Deutungen zeigen die Vielfalt des Begriffs. Gewiss scheint 
aber, dass – bei allen Überschneidungen – zwischen dem theologisch-
philosophischen Diskurs und dem praktisch-kirchlichen Gebrauch des Be-
griffs Seele eine große Kluft besteht. Denn in letzterem steht Seele stets für 
die immaterielle Natur des Menschen, sein Bewusstsein, seine moralischen 
Fähigkeiten und sein Verhältnis zu Gott. Bei den nichtreligiösen Beschrei-
bungen hingegen ist die Seele stets an die Materialität des Körpers ge-
knüpft. Ist ein Körper tot, besitzt er auch keine denkenden oder fühlenden 
Funktionen mehr. Seele gilt – „weltlich“ gesprochen – als Synonym für die 
geistige Welt eines Lebewesens. Betrachtet man den Menschen in seiner 
Ganzheitlichkeit, dann beschreibt der Begriff Seele die Gesamtheit aller an 



10	 	 Jürgen Angelow

materielle Körperlichkeit gebundenen geistigen Eigenschaften und Persön-
lichkeitsmerkmale einschließlich der menschlichen Gefühlswelt. 

Die Militärseelsorge umfasst ein sehr breites Aufgabenspektrum und 
grenzt sich von medizinischen Betreuungsangeboten ab. Es ist nicht ihre 
Aufgabe, psycho-pathologische Befunde zu diagnostizieren oder zu hei-
len, das obliegt dem militärpsychologischen Dienst, wie auch der Beitrag 
von Bruno Osuch betont. Einsatzgeschädigte Soldatinnen und Soldaten mit 
Traumafolgen wie Angst- oder Belastungsstörungen benötigen vor allem 
psychologische Unterstützung und keine Seelsorge. Es liegt in der Natur 
der Sache, dass es viele Berührungspunkte zwischen Seelsorge, Sozialar-
beit und Truppenpsychologie gibt. Aber der seelische Beistand und die Be-
ratung beispielsweise bei Entfremdung vom sozialen Umfeld, bei militäri-
schen Belastungssituationen – seien es dienstliche Dauerbelastungen oder 
Belastungen vor oder nach Kampfeinsätzen –, bei „Wehrdienstbeschädi-
gungen“, beim Zurücktreten des Einzelnen hinter die kollektive Identität 
einer militärischen Einheit und der Entfremdung vom eigenen „Ich“, all 
das sind klassische Aufgaben der Militärseelsorge. 

Der juristische Rahmen der deutschen Militärseelsorge in ihrer heuti-
gen Gestalt reicht bis in die Zeit des Nationalsozialismus zurück.2 So ge-
stand Artikel 27 des Reichskonkordats vom 20. Juli 19333 den katholischen 
Militärangehörigen und ihren Familien eine seelsorgerische Betreuung zu. 
Deren Leitung unterlag einem Armeebischof, der vom Heiligen Stuhl im 
Einvernehmen mit der Reichsregierung ernannt wurde. Einvernehmlich 
sollten danach auch die übrigen mit seelsorgerischen Tätigkeiten betrauten 
Personen bestimmt werden, seien es Militärpfarrer oder sonstige Militär-
geistliche. Während die näheren Festlegungen über die Organisation der 
katholischen Militärseelsorge durch päpstliches Schreiben erfolgten, waren 
die beamtenrechtlichen Regelungen Angelegenheit des nationalsozialisti-
schen Staates. Da Artikel 27 noch immer Gültigkeit besitzt, müssen auch 
weiterhin alle Ausgaben der katholischen Militärseelsorge für Personal, 
Geschäftsbetrieb, Räumlichkeiten und so weiter aus dem Verteidigungs-
haushalt bestritten werden. 

Auch mit der deutschen evangelischen Kirche existiert seit dem 22. Fe-
bruar 1957 ein Vertrag über die Militärseelsorge, der am 26. Juli 1957 

2	 Zu den rechtlichen Rahmenbedingungen der Militärseelsorge in Deutschland 
ausführlicher im vorliegenden Band bei Gerhard Michael und Hanna Soditt.

3	 Konkordat zwischen dem Heiligen Stuhl und dem Deutschen Reich, RGBl. 
1933 II, S. 679.



Mit der Zeit gehen, loslassen, Wandel akzeptieren 	 11

Gesetzeskraft erlangte. Am 28. Mai 2020 beschloss der Bundestag die 
Einrichtung einer Militärseelsorge auch für die ca. 300 Soldatinnen und 
Soldaten jüdischen Glaubens. Die Verträge sehen generell eine Gleich-
behandlung aller Religionen in dem Sinne vor, dass die Finanzierung der 
seelsorgerischen Aufgaben aus dem Verteidigungshaushalt erfolgt, ohne 
dass es eine staatliche Weisungsgebundenheit geben würde. Da zur Zeit 
auch an einer Militärseelsorge für die ca. 3.000 Musliminnen und Musli-
me bei der Bundeswehr gearbeitet wird, über deren Einrichtung unter den 
übrigen Vertretern der konfessionellen Militärseelsorge Konsens besteht, 
können wir in Zukunft mit vier verschiedenen seelsorgerischen Angeboten 
rechnen, freilich nur auf konfessioneller Grundlage. 

Die Militärseelsorge lässt sich geschichtlich bis in die Antike zurückver-
folgen, wenngleich in wechselnder Gestalt und Sinngebung, wie im Beitrag 
von Dorothea Winter ausgeführt wird. Heute hat sie zwar mit dem Konzept 
der Feldgeistlichen vergangener Jahrhunderte gebrochen, aber juristisch 
bleibt sie – wie wir am Beispiel des Reichskonkordats gesehen haben – mit 
dem Vergangenen verknüpft. Auf der Grundlage des Reichskonkordats wa-
ren nach 1933 rund 700 Feldgeistliche in der deutschen Wehrmacht tätig. 
Wie sie ihren Auftrag konkret ausgestalteten, hing von den Erwartungen 
des Hitlerstaates sowie von den politischen Einstellungen des jeweiligen 
Feldgeistlichen ab. Gegenwärtig wird vor allem der durchgängige Konflikt 
zwischen der katholischen Kirche und dem nationalsozialistischen Staat 
betont. Doch das Verhältnis zwischen beiden war komplexer. Es umfass-
te das gesamte Spektrum zwischen Anpassung und Widerstand, wobei 
die große Mehrheit im Sinne des Systems „funktionierte“. Widerständige 
Christen wie der Protestant Dietrich Bonhoeffer oder katholische Kriegs-
dienstverweigerer konnten von ihrer Kirche keine Unterstützung erwarten. 
Stattdessen forderten Bischöfe beider Konfessionen die Gläubigen in aller 
Regel zu treuer Pflichterfüllung an der Front und an der „Heimatfront“ auf. 
In ihren Predigten und Gebeten, bei Feldgottesdiensten und Segnungen be-
schworen sie göttlichen Beistand für den Sieg der deutschen Waffen.4 Die-
sen Feldgeistlichen war vor allem daran gelegen, die Moral „der Truppe“ 
zu stärken und sie zum Kämpfen und Durchhalten zu ermutigen.5

4	 Michael Hollenbach: Die Kirchen im Zweiten Weltkrieg. Glockengeläut und 
Gebete für den Sieg, in: deutschlandfunk.de, 9.9.2019 (Zugriff: 16.5.2025). 

5	 Vgl. hierzu auch den Beitrag von Gerhard Michael und Hanna Soditt im vorlie-
genden Band.



12	 	 Jürgen Angelow

Eine solche Ausrichtung ist für die heutige Militärseelsorge in Deutsch-
land undenkbar und es ist ein Gebot unserer historischen Erfahrung, dass es 
dabei bleibt. Obwohl also eine juristische Verbindung zwischen den Feld-
geistlichen und der heutigen Militärseelsorge existiert, wurde der Bruch 
der Tradition klar vollzogen. Das Aufgabenspektrum der Militärseelsorge-
rinnen und Militärseelsorger hat sich gewandelt. Es geht ihnen nicht nur 
um die Unterstützung in Glaubensfragen oder um eine niedrigschwellige 
lebensweltliche Beratung junger Männer und Frauen, die Extremsituatio-
nen ausgesetzt sind und jemanden benötigen, um mit ihm oder ihr über ihre 
Gefühle „auf Augenhöhe“ zu sprechen, wie Robert Pittorf im vorliegenden 
Interview meint. Auch die Organisation des für alle Soldatinnen und Sol-
daten vorgeschriebenen „Lebenskundlichen Unterrichts“ wird von ihnen 
übernommen. Daher ist es von zentraler Bedeutung, wer Lebenskunde un-
terrichtet und welches weltanschauliche Konzept sie oder er vertritt. 

Ohne Zweifel ist es notwendig, dass sich alle Militärangehörigen mit 
den ethischen Fragen befassen, die die soldatische Praxis mit sich bringt. 
Soldatisches Handeln und allgemeine Moralvorstellungen in Überein-
stimmung zu bringen, stellt ein Dilemma dar, dessen sich die Militärseel-
sorge annimmt, wie Dorothea Winter gründlich ausführt. Das Töten von 
Menschen ist in allen Gesellschaften und religiösen Traditionen ein Tabu. 
Umso herausfordernder, ja paradoxer ist es, die Notwendigkeit gerade die-
ser Handlung zum Schutz von Staat und Gesellschaft sowie zum eigenen 
Überleben und dem der Kameradinnen und Kameraden in einem solda-
tischen Berufsethos zu begründen. Die sich daraus ableitenden Konflikte 
sind schwer auszuhalten, wie Dorothea Winter hervorhebt. „Wer im Ernst-
fall mit der Waffe auf einen anderen Menschen zielen muss, braucht einen 
klaren ethischen Kompass“, so hat es die ehemalige Bundesverteidigungs-
ministerin Christine Lambrecht einmal formuliert. Der Lebenskundliche 
Unterricht sei nach ihrer Ansicht daher unverzichtbar und bei den (bisher 
ausschließlich religiösen) Militärseelsorgern „in guten Händen“.

Doch ist er das wirklich und trägt die damit verbundene Entdifferen-
zierung von Bedarfen den sozialen Besonderheiten der Bundesrepublik 
überhaupt Rechnung? Wie ist es beispielsweise um den Respekt vor regio-
nalen kulturellen Besonderheiten bestellt, zum Beispiel in Ostdeutschland? 
Die ostdeutschen Soldatinnen und Soldaten werden einer konfessionellen 
Militärseelsorge eher mit Distanz begegnen, sofern sie überhaupt sichtbar 
und ihnen zugänglich ist. Deren „erhabene Ausstrahlung“ befördert eher 



Mit der Zeit gehen, loslassen, Wandel akzeptieren 	 13

Reserviertheit,6 gerade bei Soldatinnen und Soldaten mit nichtkonfessio-
nell geprägten Sozialisationsvoraussetzungen. Sprache, Kleidung, Symbo-
lik und Dekoration der geistlichen Seelsorger sind ihnen fremd. Sie unter-
stellen ihnen Parteilichkeit und erwarten keine Überparteilichkeit und auch 
keine anlasslose Zuwendung. Sie befürchten stattdessen Versuche der Mis-
sionierung. Robert Pittorf beschreibt die abschreckende Wirkung des Pries-
tergewandes während seines Auslandseinsatzes in Masar-e-Scharif: „Will 
ich mich einem Menschen öffnen, der mir schon äußerlich zeigt, dass er 
mit meiner Lebensauffassung und vermutlich auch mit meinen Gedanken 
wenig zu tun hat?“7 Hinzu kam nach dem Beitritt der ostdeutschen Länder 
zum Grundgesetz die ablehnende Haltung der ostdeutschen Landeskirchen 
gegenüber der Militärseelsorge, die eine Übernahme des Staatsvertrages 
von 1957 abgelehnt haben, da sie eine zu große Staatsnähe befürchteten. 
Nachdem die seelsorgerische Betreuung der Militärangehörigen zunächst 
über die Gemeinden improvisiert worden war, trat das Kirchengesetz zur 
Regelung der evangelischen Seelsorge in der Bundeswehr der ostdeutschen 
Standorte erst am 1. Januar 2004 in Kraft. 

Es gibt in Deutschland keine christliche Leitkultur mehr. Nur in wenigen 
regionalen Hotspots wird eine Religion durchgängig von allen Menschen 
praktiziert. Religionen sind in einem säkularen Staat Privatsache. Eine vom 
Staat finanzierte ausschließlich religiöse Militärseelsorge stößt daher auf 
verfassungsrechtliche Bedenken, weil sie insbesondere gegen das Grund-
recht der Glaubensfreiheit verstößt (Grundgesetz Art. 4 Abs. 1– 2). Ferner 
ist sie Bestandteil eines überholten Gesellschaftsbildes, wie im Beitrag 
von Gerhard Michael und Hanna Soditt deutlich wird. Aus dem Grundsatz 
der Gleichbehandlung folgt also, dass auch eine nichtkonfessionelle Mili-
tärseelsorge angeboten werden muss. Ein verbindlicher Rechtsrahmen ist 
das eine, eine von allen Soldaten und Soldatinnen akzeptierbare ethische 
Grundlage noch etwas anderes. Dorothea Winter führt in ihrem Beitrag 
aus, dass für die Militärseelsorge doch eigentlich allgemeinmenschliche, 
vernunftgegründete Prinzipien fundamental sein müssen: ethischer Hu-
manismus und eine demokratische Werteordnung. Doch diese Prinzipien 
werden sich nicht von allein durchsetzen. Sie benötigen wissenschaftliche 
Expertise, ethisches Verständnis und Unterstützung aus dem politischen 
Raum. Hilfreich wäre es, wenn sich gerade Vertreter der Kirchen für sie 

6	 Vgl. das Interview mit Robert Pittorf im vorliegenden Band.
7	 Zur abschreckenden Wirkung religiöser Seelsorgeangebote siehe hier auch 

Gerhard Michael und Hanna Soditt.



14	 	 Jürgen Angelow

stark machen würden, zwar unerwartet selbstlos, aber mit Weitblick, To-
leranz und Einfühlungsvermögen für die Bedürfnisse von Soldatinnen und 
Soldaten. 

Allein die zahllosen widersprüchlichen Deutungen von Seele zeigen, 
dass das Privileg religiöser Welterklärung preisgegeben werden muss. Nur 
dann kann Militärseelsorge auf einer tragfähigen, allgemein akzeptierten 
ethischen Grundlage stehen. Denn nicht alle Soldatinnen und Soldaten 
wollen sich ungefragt der „Gnade Gottes“ unterwerfen. Robert Pittorf be-
schreibt im vorliegenden Interview eine solche Situation, in der sich ein 
geistlicher Seelsorger den Soldatinnen und Soldaten vorstellte und davon 
sprach, dass Gott ihnen helfen würde: „Ich brauche keine Hilfe von Gott, 
ich brauche einfach nur jemanden zum Reden.“ 

Komplementär dazu erscheint ein bis heute anzutreffender Missionie-
rungseifer kirchlicher Funktionäre, die sich im Kampf um jedes Schäflein 
wähnen, das der Herde des Herren nicht verloren gehen darf. Sie ordnen 
nichtreligiöse Männer und Frauen ihrem universellen Anspruch unter, der 
als übergriffig empfunden wird. Diese universalistische Logik besitzt in 
einer weitgehend säkularisierten wie individualisierten Gesellschaft keine 
Allgemeingültigkeit mehr. Für die Kirche ist hier ein Loslassen angezeigt, 
wenigstens die Akzeptanz eines Nebeneinanders religiöser und nichtreli-
giöser sozialer Praktiken. Es gilt heute, den geistigen Kreis zu weiten und 
den längst eingetretenen Wandel zu akzeptieren: Nicht alle Soldatinnen und 
Soldaten wollen sich bei lebensweltlicher Unterstützung und ethischer Be-
ratung in ein religiöses Angebot und Setting begeben. Um alle ansprechen 
zu können, braucht es eine weltbezogene, humanistische Sinnstiftung und 
Seelsorge, unabhängig von religiösen oder weltanschaulichen Zuordnun-
gen.


